
ИНСТИТУТ ВОСТОКОВЕДЕНИЯ
РОССИЙСКОЙ АКАДЕМИИ НАУК

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ 
 

Титул и титулатура в кочевых 
и оседлых культурах

 
Москва

2025



УДК 94(575)«12»
ББК 63.3(543.0)

Б26

Рекомендовано к печати 
Ученым советом Института востоковедения РАН

Ответственный редактор 
Д. М. Тимохин, канд. ист. наук, ФГБУН ИВ РАН

Редколлегия: 
З. В. Анайбан, д-р ист. наук, ФГБУН ИВ РАН  

Ю. И. Дробышев, канд. ист. наук, ФГБУН ИВ РАН 
О. М. Курникова, канд. ист. наук, ФГБУН ИВ РАН

Рецензенты: 
А. Д. Васильев, д-р ист. наук, ФГБУН ИВ РАН 

Т. А. Аникеева, канд. филол. наук, ФГБУН ИВ РАН 

Бартольдовские чтения. Титул и титулатура в кочевых 
и оседлых культурах : коллективная монография / отв. ред. 
Д. М. Тимохин; ИВ РАН. – М.: ИВ РАН. 2025. – 512 с. : ил. – 
(Исторические исследования).

ISBN 978-5-907994-40-9
Представленная коллективная монография включает в себя мате-

риалы международной научной конференции «Бартольдовские чтения», 
проходившей в Институте востоковедения РАН 24–26 апреля 2024 г. Это 
издание объединяет авторов, изучающих самые разные регионы Азии, 
Африки и Мезоамерики, научные интересы которых связаны в том числе 
с проблемой интерпретации, трансформации, политического и социаль-
ного значения «титула» и «титулатуры» в оседлых и кочевых обществах. 
Подобное разнообразие во многом определило и структуру представлен-
ного коллективного исследования, которое было выстроено по хроноло-
гическому принципу. Данная работа снабжена введением, заключением, 
подробным списком источников и литературы (в том числе и на восточ-
ных языках), а также богатым иллюстративным материалом. Авторы и 
составители «Титула и титулатуры в кочевых и оседлых культурах» наде-
ются, что издание окажется востребованным у самого широкого круга 
читателей.

УДК 94(575)"12"
ББК 63.3(543.0)

ISBN 978-5-907994-40-9 © Коллектив авторов, 2025
© ФГБУН ИВ РАН, 2025

Б26



Содержание

Предисловие................................................................................................... 6

Глава I  
Титул в обществах Древнего мира

Взаимоотношение титулов, статусов и полномочий  
правителя и полководца в Древнем Китае (Р. М. Зиганьшин) ................. 22

Фигуры дракона Куй, символика династии Шан.  
Древний Китай (С. Н. Шаповалова) ............................................................41

Трон и правитель в майяской терракоте I тыс. н. э.  
в сплетениях прямых и обратных связей (И. Ю. Демичева) .................... 47

Динамика изменения титулатуры правителей Тонины (VI–X вв. н. э.) 
и её отображение в монументальном искусстве (Д. Д. Осипова) ............ 53

Глава II  
«Долгое Средневековье»:  

титулы и титулатура в кочевых и оседлых политиях

Некоторые вопросы изучения древнетюркской  
титулатуры: вопрос о системе (В. В. Тишин) ............................................. 66

Хакан, шад и бек в Хазарии: функции и роли (Т. М. Калинина) ............. 80

Гэсэр как эпический титул-оним  
и его происхождение (Б. С. Дугаров) ......................................................... 90

Тюрк Шахи: титул и этническая  
принадлежность (А. В. Мрачковская) ........................................................105



Титулы в религиозной системе Кореи в период  
Троецарствия и в период династии Корё (Г. А. Погосян) ........................ 110

Тюркская и мусульманская титулатура в Волжской Булгарии  
X–XIII вв.: традиция и ее трансформация (И. Л. Измайлов) ...................117

Титулы сельджукских правителей в норманнской  
исторической традиции (В. В. Прудников) ............................................... 137

Титул «гурхан»: к вопросу о влиянии киданьской  
политической культуры на кочевников (Ю. И. Дробышев) .....................146

«Тайангу из Тараза»: о некоторых особенностях  
передачи мусульманскими авторами титулатуры  
кочевых народов Дешт-и Кыпчака (Д. М. Тимохин) ................................ 153

Бий как титул в истории башкирского народа (Ф. Ш. Сибагатов) ........ 175

Титулы мамлюкской элиты Египта XIII–XV вв.:  
ранг и статус ордынского переселенца мамлюкского эмира  
Кусуна ас-Саки (1302–1342) (Э. Г. Сайфетдинова) ..................................184

О титулах правителей в китайской историографии  
Юань и Цин, характеризующих уровень социального  
развития соседних народов (А. Ш. Кадырбаев) .......................................193

Титулатура Шейбанидов в «Таварих-и  
гузида Нусрат-наме» (Л. Ф. Байбулатова) ...............................................198

Титулы и эпитеты везира в монгольском Иране  
конца XIII–XIV вв. (Р. Ю. Почекаев, И. А. Мустакимов) ...................... 204

Глава III  
Титул и титулатура в Новое и Новейшее время

Инвеститура в постордынском мире:  
между Москвой и Золотой Ордой (А. В. Беляков) ....................................218

Титул «хан» у калмыков: особенности получения (Б. У. Китинов) .......231

Формирование, использование и эволюция титулов  
у турецких и иранских курдов с XVI по XX в. (А. Э. Багирова) ........... 245



Воображаемые титулы правителей Южной  
и Юго-Восточной Азии в двух венецианских  
травелогах второй половины XVI в. (Д. В. Возчиков) ............................ 269

Шугожун: к интерпретации личного имени бурятского деятеля 
в русскоязычных источниках XVII в . (В. В. Тишин, Б. З. Нанзатов) .... 289

О передаче крымских титулов в записках  
путешественников XVIII в. (Н. И. Храпунов) .......................................... 300

Эволюция титула мелика в Восточном Закавказье  
в XVIII – ​начале XIX в. (Г. Ж. Мхитарян) ...............................................314

Изменение полномочий обладателей султанских титулов  
в казахской степи после реформы М. М. Сперанского  
«Устав о сибирских киргизах» 1822 г. (И. Р. Прохоров) ..........................333

Титул «хан» и его статус в туркменском  
обществе XIX в. (С. Дж. Атдаев) ............................................................ 346

«Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»:  
к вопросу о титулах мусульманских «сектантов»  
на рубеже XIX–XX вв. (Д. М. Усманова) ................................................. 356

Анвар Закирович Асфандияров — ​исследователь  
института тарханства у башкир (Ю. В. Псянчин) ................................... 368

Салюты, ордена, звания: символы колониальной  
иерархии в Британской Индии (С. Е. Сидорова) .....................................377

«Что в имени тебе моём?»: титулы «бхаттарака» (bhaṭṭāraka) 
и «шрипуджья» (śrīpūjya) в джайнизме как форма  
социально-религиозной адаптации (Н. А. Железнова) ........................... 399

Визуализация власти вождя у догонов  
(Республика Мали) (П. А. Куценков) .........................................................417

Заключение................................................................................................. 428

Список источников и литературы............................................................. 445

Сокращения названий памятников........................................................... 508

Сведения об авторах.................................................................................. 509



356

«Ваисовский Божий полк  
староверов-мусульман»:  

к вопросу о титулах мусульманских 
«сектантов» на рубеже XIX–XX вв.

Д. М. Усманова 1

В данном разделе будет рассмотрена такая проблема, как выбор 
и роль титулатуры в саморепрезентации мусульманских «сектан-
тов» в позднеимперской России. Ваисовское движение, зародив-
шееся и распространившееся среди части мусульманского насе-
ления Поволжья во 2‑й половине XIX — ​1‑й трети XX вв., оставило 
значительный след в региональном мусульманском дискурсе ука-
занного периода. Сообщество, именуемое «Ваисовский Божий полк 
староверов-мусульман», представляло собой своеобразное религи-
озно-эсхатологическое, социальное, этническое и общественно-
политическое движение. От представителей этого движения оста-
лось много документов и текстов, в которых сформулированы 
принципиальные идейные установки, а также отражена неизбеж-

1	 Диляра Миркасымовна Усманова — ​Институт международных отношений, 
истории и востоковедения; Казанский (Приволжский) федеральный уни-
верситет; ул. Кремлевская, 18, Казань, 420008; Институт татарской энци-
клопедии и регионоведения им. М. Хасанова АН РТ, ул. Баумана, 20, Казань, 
420111, Российская Федерация; e-mail: dusmanova2000@mail.ru; ORCID: 
0000‑0002‑1046‑7945.
Diliara M. Usmanova — ​Institute of International Relations, History and Oriental 
Studies, Federal University of Kazan (Volga Region); Kremlevskaya Str. 18, Kazan, 
42008; Institute of Tatar Encyclopedia and Regional Studies, Tatarstan Acad-
emy of Sciences; Bauman Str. 20, Kazan, 420111 Russian Federation; e-mail: dus-
manova2000@mail.ru; ORCID: 0000‑0002‑1046‑7945.



357

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

ная трансформация исламского дискурса в русскоязычной среде 
и в доминирующем христианском окружении. Отчасти этот свое­
образный исламский дискурс проявлялся в титулах, которые «изо-
бретали» или адаптировали руководители, а потом использовали 
рядовые члены движения для собственной самоидентификации и 
самопрезентации. В этих титулах, как наиболее распространённых 
и популярных, так и не прижившихся, проявились наиболее типич-
ные черты мусульманского сообщества Поволжья в эпоху модерни-
зационных процессов рубежа XIX–XX вв. Одновременно эти титулы 
отражали маргинальное положение ваисовцев в мусульманско-
татарском обществе в позднеимперский период.

Однако прежде чем остановиться подробнее на вопросе о титу-
латуре, следует дать общую характеристику данному движению. 
Точнее, общая характеристика возникновения и эволюции ваисов-
ской общины будет сочетаться с описанием доминирующих на том 
или ином этапе титулов, а также их эволюции. Как уже упомина-
лось ранее, в этом движении можно выделить несколько относи-
тельно самостоятельных, но взаимосвязанных аспектов: религиоз-
но-эсхатологический, социальный, этнический и общественно-по-
литический. Одновременно в указанный период можно выделить 
три важных этапа в эволюции данного движения: 1860 — ​начало 
1880‑х годов, середина — ​вторая половина 1880‑х — ​1905 годов и тре-
тий этап — ​1905–1910‑е годы. Здесь я намерена ограничиться лишь 
предреволюционной историей, поскольку вопрос о титулах наибо-
лее актуальным был для сословного и конфессионального государ-
ства, которым являлась имперская Россия.

Сообщество, известное как «Ваисовский Божий полк старо-
веров-мусульман», зародилось и в целом сформировалось в 1860–
1880‑х годах [Усманова, 2006a, с. 255–319; Усманова, 2009]. В это 
время происходит становление данной религиозной общины в Ка­
зани под руководством члена суфийского братства Накшбандия 
Багаутдина Ваисова (1810/1818–1893). Основатель и глава общины 
выступал бесспорным нравственным авторитетом для своих учени-
ков и ближайших последователей, для детей (которые на более позд-
нем этапе фактически возглавили это движение), а также для рядо-



358

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ

вых членов общины. Он являлся (со)автором и вдохновителем боль-
шинства текстов и проповедей, выходивших из-под его пера или 
просто подписанных его именем [Баһаведдин әл-Болгари, Габделла-
тыйф бин Халид, 1871; Тарик-и хоҗаган, 1874; Вәисзаде, 1907; Усма-
нова, 2009]. В этих сочинениях эсхатологические воззрения зани-
мали центральное место, и именно на них строились все иные иде-
ологические конструкции и представления.

В ряде сочинений Багаутдин Ваисов объявил себя предвестни-
ком конца света, а своих последователей называл членами т. н. «спа-
сающейся группы» (фирка-и наджийа). Залогом спасения общины 
ему виделось возвращение к истинному исламу под своим руковод-
ством. Себя он считал «божьим человеком» и «полководцем» (сар-
даром) созданного им «Божьего полка». При некотором своеобра-
зии концепции конца мира, сформулированной Б. Ваисовым (пре-
жде всего в плане датировки), религиозное мышление основателя 
общины следует рассматривать в контексте других эсхатологиче-
ских движений (типа махдизма), которые получили распростране-
ние в разных мусульманских странах при наступлении XIV столе-
тия по хиджре [Kemper, 1998; Кемпер, 2008, с. 572]. В облике лидера 
общины мы видим типичного человека XIX столетия, образ мыс-
лей и действия которого не выходят за рамки исламской религиоз-
ной традиции. Эсхатологическая составляющая религиозной док-
трины ваисовцев оставалась основным языком описания социаль-
ной и политической реальности в 1870–1890‑х годах.

Среди наиболее часто используемых прижизненных титу-
лов и самоназваний Багаутдина Ваисова были шәйх (‘шейхʼ), дар-
виш (‘дервишʼ), дардеманд (‘опечаленныйʼ), «природный старовер» 
и «духовный отец». Эти термины встречаются в личных докумен-
тах, в качестве подписей к прошениям и ходатайствам, а также они 
были выбиты на персональных печатях. Оттиски личных печа-
тей Багаутдина Ваисова мы встречаем под теми же прошениями, 
а также на книгах из его личной коллекции. Примечательно, что 
в ходе следствия 1908–1910 гг. во время обысков на квартире Гай-
нана Ваисова, в канцелярии общины и у последователей Багаутдина 
было изъято значительное число печатей, оттиски которых сохра-



359

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

нились в архивных документах. Они были выявлены мной среди 
архивных документов и воспроизведены в монографии [Усманова,  
2009, с. 515].

Если посмотреть, в каком контексте использовался тот или 
иной титул, вырисовывается следующая тенденция. Шәйх, дарвиш 
и дардеманд — ​эти три титула имеют очевидную отсылку к суфий-
ской традиции и отражают претензии Б. Ваисова на своё место 
в иерархии суфийского братства.

В частности, Б. Ваисов посвятил целое сочинение под назва-
нием «Тарик-и хваджаган» («Путь учителей/ходжей») (1874) своему 
учителю и наставнику шейху Джагфару аль-Кулаткы аль-Булгари 
Салихову (1790–10/16.12.1862). В этом произведении, одном из немно-
гих, изданных при жизни автора, он именует себя шайхом суфий-
ского братства Накшбандийа муджаддидийа и представляет свою 
духовную генеалогию (силсила). Она традиционно восходит к осно-
вателю суфийского братства Накшбандия, шайху Багаутдину Накш-
банди (1318–1389) через ряд среднеазиатских и поволжских шейхов, 
включая учредителя муджаддидийской ветви суфийского брат-
ства Накшбандийа Ахмада Сирхинди (умер в 1624 г.) [подробнее см.: 
Kemper, 1998, р. 92–96]. Среди известных последователей и суфиев 
этого братства были шайх Файзхан аль-Кабули (умер в 1802 г.), его 
«булгарский» мюрид Вали б. Мухаммад аль-Амин аль-Каргалы (умер 
в 1802 г.), халифа (суфийский преемник) последнего, некто Габдул-
халик аль-Балликулы аль-Булгари, который в свою очередь являлся 
наставником Джагфара аль-Кулаткы, чьим преемником стал сам 
Багаутдин Ваисов.

Ценность данного произведения в том, что оно позволяет про-
следить истоки ваисовского движения и помогает понять, почему 
по существу пацифистское движение получило название «Божий 
полк». Своё произведение Б. Ваисов заканчивает длинными сла-
вословиями в адрес царя и царской семьи, а также предоставляет 
себя и членов своей общины в распоряжение царя в качестве пропа-
гандистов и защитников, которые с молитвой на устах будут помо-
гать принуждать непокорных мусульман (в данном случае мусульман 
Кавказа) хотя бы к словесному повиновению России. Представля-



360

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ

ется, что именно в этом контексте он называл членов своей общины 
«солдатами молитвы» (гаскар-и дога) и «божьими воинами» [Тарик-и 
хоҗаган, 1874, с. 53]. Другим самоназванием Б. Ваисова было «Дога-
хан» (‘Хан молитвыʼ), которое происходит, по-видимому, от иска-
женного персидского дуъа-хван (‘человек, который читает молитву’). 
Это слово мы также встречаем в ряде прошений, однако оно не было 
самым распространенным и популярным.

Следует сказать, что часть современников, а также ряд мусуль-
манских авторитетов начала ХХ столетия отказывали Багаутдину 
Ваисову в праве именоваться суфийским шейхом, считая его лгуном 
и обманщиком («кәззәб мөрид»). Среди более молодых современни-
ков, оспаривавших всю силсилу Б. Ваисова, так же как его право име-
новать себя учеником и преемником Джагфар-ишана, был извест-
ный татарский теолог консервативного толка Мурад Рамзи. В част-
ности, он утверждал, что шейх Джагфар отказался дать иджазу сво-
ему ученику, а потому после его смерти Багаутдин неправомерно 
претендует на звание его преемника [Кемпер, 2008, с. 538]. Косвенно 
эту точку зрения поддерживал и Риза Фахретдин, который в своем 
знаменитом биобиблиографическом справочнике «Асар» не назы-
вает Б. Ваисова в числе учеников и преемников Джагфар-ишана 
[Усманова, 2009, с. 40].

Примечательно, что в прижизненных текстах Б. Ваисова прак-
тически никогда не используется слово ишан, которое в начале 
ХХ столетия являлось синонимом термина шейх. Куда чаще сам 
он использует термины-титулы дарвиш и дардеманд, которые 
мы встречаем в каждой подписи, на всех личных печатях и даже 
в метрических книгах с записями о факте рождениях и/или смерти 
его детей. В то же время с «лёгкой руки» антирелигиозного пропа-
гандиста раннесоветского периода Зарифа Музаффарова Б. Ваисов 
и его наследники были объявлены «лже-ишанами» [Мозаффари, 
1931]. Таким образом, упомянутые три титула Б. Ваисова прочно увя-
заны с суфийской традицией и отражают его претензии (реальные 
или беспочвенные — ​это сейчас не так уж важно) на место в суфий-
ской иерархии, а также место религиозных взглядов в иерархии соб-
ственных ценностей.



361

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

Из числа прижизненных титулов Б. Ваисова следует пару слов 
сказать о таких, как природный старовер и духовный отец. Послед-
ний термин или титул отражает факт, что Б. Ваисов позициониро-
вал себя как основатель, глава (духовный глава) и бесспорный авто-
ритет религиозной общины. Выражение природный старовер имеет 
более искусственный и не совсем типичный для татар-мусульман 
характер. Оно указывает на такие обстоятельства, как особая мис-
сия членов этой общины («божьих воинов» или членов «спасающейся 
группы» «фирка-и наджийа») и отражает очевидное влияние доми-
нирующего христианского окружения, т. е. факт влияния православ-
ного языка на исламско-татарский дискурс. Правда, само слово ста-
ровер не столько отсылало к русским старообрядцам, сколько ука-
зывало на древнюю генеалогию ваисовской общины, её привержен-
ность «старой, истинной вере». Ваисовцы неизменно уточняли, что 
они — ​староверы-мусульмане, т. е. осознавали своё отличие от рус-
ских староверов.

Одновременно ваисовцы отказывались признавать такие тра-
диционные сословные и этнические наименования, как крестья-
нин, потомственный почётный гражданин, а также татарин, пола-
гая их врагами «истинных мусульман», т. е. булгар. Так или иначе, 
именно это словосочетание — ​природный старовер — ​наиболее 
прочно закрепилось в качестве самоидентификации среди рядовых 
членов общины и просуществовало вплоть до Гражданской войны. 
В целом ни один из рядовых членов общины ни при жизни Б. Ваи-
сова, ни после его смерти не мог претендовать на какое-либо место 
в суфийской иерархии. Для малообразованных членов общины, 
представлявших сельское население Поволжья, гораздо ближе была 
социальная, нежели духовно-религиозная репрезентация.

Это особенно очевидно проявилось в следующее после изо-
ляции и последующей смерти основателя общины двадцатилетие. 
Середина 1880‑х — ​1904/1905 гг. — ​это время, когда община пережи-
вала сложное время угрозы распада и стремления сохранить преем-
ственность традиций. Одним из важнейших событий этого этапа 
стало противостояние членов общины возможной христианиза-
ции мусульман, которую они усматривали в мероприятиях Пере-



362

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ

писи населения 1897 г., а также в ряде законов последних десяти-
летий XIX в. (введение обязательного для мулл экзамена на знание 
русского языка, внедрение в медресе русских классов и пр.). В анти-
правительственной пропаганде этого периода отчетливо наблю-
дается сочетание социального протеста с религиозными страхами 
перед христианизацией. Однако пустующее место харизматичного 
лидера (изолированного в первой половине 1880‑х годов в Казан-
ской психиатрической клинике и умершего там же в 1893 г.) в этот 
период остаётся вакантным. И претендентов на его титулатуру тоже  
не находится.

Следует отметить еще одну характерную черту самоназва-
ний ваисовцев на первом и втором этапе развития движения — ​
использование тахаллуса аль-Булгари [Усманова, 2020]. Централь-
ной в исторической генеалогии и религиозном учении ваисовцев 
была идея булгарского наследия, выражавшаяся в использовании 
этого термина от названия древней столицы своего государства. 
Ваисовцы полагали, что в качестве потомков булгар они являются 
более древними мусульманами, нежели татары, поскольку их вера 
восходит к временам завета, заключенного ветхозаветным Авраа-
мом и самим Богом. Поэтому и Б. Ваисов, и рядовые члены общины 
неизменно называли себя булгарами и прибавляли к фамилии тахал-
лус аль-Булгари. Многие протоколы и иные документы были подпи-
саны фамилиями с прибавлением данного тахаллуса, трансформи-
ровавшегося в русскоязычных документах в неизменную прибавку 
к фамилии Эль-Булгари-оглы, а в ряде случаев даже заменившего 
родовую фамилию.

Для рядовых членов движения именоваться такими титулами, 
как природное духовное лицо, мусульманин-старовер и аль-булгари 
было принципиально важно, поскольку они играли роль маркера, 
отделявшего их от не вполне «истинных» мусульман-татар. Прида-
вая исключительное значение своим титулам, ваисовцы неизменно 
настаивали на точном их употреблении и ревниво следили за тем, 
не искажаются ли они в различных документах. Эти особые титулы 
свидетельствуют как об иерархичности движения, так и о попытках 
отрицания традиционной сословности.



363

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

Идея булгарского наследия была более-менее логично впле-
тена и в социальную доктрину ваисовцев. Как «истинные потомки 
булгар» ваисовцы соглашались платить лишь земельный налог 
в 8 копеек с десятины, введённый еще в период Ивана Грозного, но 
отказываясь от иных многочисленных налогов и податей, душивших 
рядовых крестьян.

Традиция использования тахаллуса аль-Булгари как части титу-
латуры была заложена основателем общины Б. Ваисовым, однако 
в свою очередь эта практика уходила корнями в булгарскую тради-
цию и историческую память населения Среднего Поволжья. При-
чем есть сотни примеров использования его татарами без принад-
лежности к «мусульманским сектантам» [Франк, 2008; Усманова, 
2020]. Например, уроженец Свияжского уезда и автор первых тру-
дов по истории Волжской Булгарии Гайнетдин Ахмеров писал:

Казанские татары и сами считают своими предками бул-
гар. Многие могли видеть, что в конце наших книг и других 
изданий часто указано «такой-то сын такого-то Булгари». 
Я сам неоднократно слышал от жителей ряда сел в Тетюш-
ском, Свияжском и Лаишевском уездах, что их предки пере-
селились из Булгара, а также указания на то, что в ряде слу-
чаев имеются шаджара, составляемые еще с булгарских вре-
мён [Цит. по: Гайнетдин Әхмәрев…, 2000, с. 34; перевод мой — ​
Д.У.].

Поэтому такая традиция прочно укоренилась среди рядовых 
членов общины и оказалась довольно живучей. Тем более что и сам 
Б. Ваисов, и многие его последователи были уроженцы т. н. Гор-
ной стороны (Свияжский, Тетюшский и пр. уезды), куда, согласно 
историческим преданиям, переселились многие жители древнего  
Булгара.

В целом во времена Багаутдина Ваисова, т. е. в середине и вто-
рой половине XIX века, данный тахаллус происходил от топонима 
Булгар, указывал на «булгарские корни» и не содержал этниче-
ской составляющей, поскольку сознание ваисовцев «первой волны» 
было религиозным и локальным, но отнюдь не национальным (или 
этническим). Однако уже в начале ХХ столетия и особенно в начале 



364

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ

Советской эпохи наблюдаются явные тенденции придать ему более 
этническую составляющую, противопоставить самоназвание бул-
гары наименованию татары [Шнирельман, 1998].

Для самого основателя общины использование тахаллуса аль-
Булгари было не только указанием на булгарские корни, но и пре-
тензией на персональное происхождение от булгарских ханов и даже 
от пророка Мухаммада. Интересно, что в двух своих ключевых сочи-
нениях — ​прижизненном «Тарик-и хваджаган» (1874) и издан-
ном посмертно уже его сыном «Джавахир-и хикмат-и дарвишан» 
(«Драгоценности изречений дервишей», 1907, 2 выпуска) — ​Б. Ваи-
сов не претендует на происхождение от пророка Мухаммеда или же 
на персональную генеалогическую связь с древними булгарскими 
ханами. Самый ранний документ, указывающий на это, датируется 
временем, когда дервиш в очередной раз наблюдался в психиатри-
ческой клинике. В «Заключении об освидетельствовании умствен-
ных способностей Ваисова», составленном 22 января 1883 г., есть 
указание на то, что обследуемый, возможно, считал себя потомком 
пророка Мухаммада [Усманова, 2009, с. 191–193, документ № 18]. Это 
заключение является единственным прижизненным документом, 
который косвенно указывает на веру основателя общины в свою 
генетическую связь с пророком Мухаммадом, а также родство с бул-
гарскими ханами. Других подобных документов мы не встречаем, 
хотя исключать их наличие нельзя. Так или иначе, именно Гайнан 
Ваисов стал активно развивать и культивировать эту идею.

Однако перейдём к следующему, третьему этапу в развитии 
движения, который хронологически охватывает последнее предре-
волюционное десятилетие (1905–1916). В начале ХХ столетия в усло-
виях активной модернизации российского общества происходит 
стремительный процесс секуляризации мусульманской уммы (осо-
бенно в среде мусульман тюрко-татар Волго-Уральского региона), 
в ходе которого исламский дискурс постепенно трансформировался 
и вытеснялся европейским, а религиозно-культурная и локальная 
идентичность заменялись новой национальной идентичностью, не 
всегда строго привязанной к конкретной территории. Хотя глав-
ными историческими и культурно-национальными центрами татар 



365

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

признавались Казань и Булгары, всё бо́льшая мобильность татар-
ского населения на рубеже XIX–ХХ столетий приводила к образова-
нию диаспоральных групп и новых национально-культурных цен-
тров за пределами «исторической родины». К этому времени под-
росли сыновья Багаутдина, среди которых лидерские качества стал 
проявлять Гайнан Ваисов (1878–1918), который в мае 1904 г. смог вер-
нуться в Казань. С началом революционного брожения 1905 г. он 
приступил к возрождению разгромленной общины.

Члены уцелевшей казанской общины признали Гайнана своим 
руководителем и наместником духовного отца Багаутдина Ваи-
сова, наделив его титулом сардар. Этому признанию способство-
вало, во‑первых, право Гайнана как сына на генетическое родство, 
во‑вторых, известие о существовании некоего духовного завещания 
отца, которым тот будто бы поручал ему продолжать распростране-
ние основанной им секты. Вопрос о том, действительно ли Багаут-
дин остановил свой выбор именно на Гайнане, остается открытым. 
Думается, что это более поздняя трактовка, исходившая от самого 
Гайнана или его ближайшего окружения. Причем утверждение Гай-
нана в качестве нового лидера общины происходило неоднозначно 
и сложно.

Под его руководством движение трансформировалось из рели-
гиозной общины с ярко выраженной религиозно-эсхатологической 
и социальной доктриной в некое подобие политического сообщества, 
в котором религиозная составляющая уже перестала быть доминан-
той. Эсхатологический язык отходит на задний план, и восприятие 
политической ситуации рационализируется. «Спасающаяся группа», 
говорящая о спасении и Судном дне, постепенно оформляется 
в «секту», осознающую своё особое социальное положение, отдель-
ность внутри мусульманского сообщества и наличие политических 
предпочтений. С этими идеями ваисовцы обращаются к различным 
представителям имперских властей, а также к мусульманским поли-
тическим деятелям, включая и думских представителей.

Эта эволюция также отразилась на той трансформации, кото-
рую пережила титулатура, используемая лидерами общины. Гайнан 
и его сподвижники уже совсем не используют суфийские и сугубо 



366

БАРТОЛЬДОВСКИЕ ЧТЕНИЯ

религиозные титулы. Одновременно они творчески развивают и 
обосновывают другие утверждения. В частности, именно Гайнаном 
в начале ХХ в. была в законченном виде сформулирована версия про-
исхождения своего рода не просто от древних булгар, но непосред-
ственно от пророка Мухаммеда и булгарских ханов одновременно 
[Усманова, 2009, с. 321–322, 351–359, 385–393, документы № 50, 60, 65].

Помимо этого, Гайнан Ваисов и другие сыновья Багаутдина 
(Гаян, Галяутдин и позднее Газизян) также активно использовали 
во всех своих текстах и подписях титулы Сеид-заде, Хан-заде или 
Шах-заде. Присоединяя титул Шах-заде (условно — ​‘наследный 
принцʼ) к своему имени, сыновья Багаутдина таким образом пыта-
лись придать больший вес и значимость своей родословной, утверж­
дали свое происхождение от булгарских ханов.

В целом же в начале века ваисовцы неизменно прибавляли к 
своей фамилии Аль-Булгари-Оглы, именовались природными старо-
верами-мусульманами и отказывались от традиционных, утвержден-
ных государством сословных и этнических наименований. Считая 
себя «божьими воинами», они также отказывались от несения воин-
ской службы, претендуя при этом на особый статус внутри мусуль-
манской уммы страны. Младший сын Багаутдина — ​Газизян в 1913 г. 
подал прошение на Высочайшее имя с удивительной просьбой удо-
стоить его как «Божьего воина наследника Болгарского хана» по слу-
чаю 300‑летия Дома Романовых военно-офицерским чином и зна-
ком отличия в честь многовековой верноподданной службы [Усма-
нова, 2009, с. 426–427, документ № 79].

Будучи новым лидером общины мусульман-староверов, но 
не обладая духовно-религиозным авторитетом, Гайнан Ваисов не 
рискует писать в своей титулатуре выражение духовный отец, 
однако активно использует титул сардар (буквально — ​‘полководецʼ). 
Более того, это выражение, используемое вначале как свидетельство 
статуса внутри общины, как указание на лидерские качества, впо-
следствии превратилось в имя собственное — ​дети Гайнана взяли 
его в качестве своего отчества, став «Сардаровичами».

В целом доктрина ваисовцев родилась из сложного комплекса 
различных настроений и идей, бытовавших в мусульманской среде 



367

 «Ваисовский Божий полк староверов-мусульман»: к вопросу о титулах...

Волго-Уральского региона в позднеимперский период. Среди них 
важное место занимали протестные настроения, вызванные даль-
нейшим усилением социальной напряженности, сопровождавшей 
процесс модернизации, религиозной политикой христианского госу-
дарства в отношении иноверцев, углубляющимся процессом бюро-
кратизации официальных исламских структур и их отчуждением от 
рядовых верующих. Свою роль сыграли традиционные для религи-
озного сознания страхи, обусловившие боязнь реалий современной 
жизни и отказ от достижений современной цивилизации. К числу 
подобных фобий можно отнести идею о конце света, столь характер-
ную для религиозного мировозрения. Не стоит сбрасывать со счетов 
и персональные заблуждения и амбиции отдельных харизматичных 
личностей. Например, можно упомянуть персональный и очень глу-
бокий конфликт Б. Ваисова с Ш. Марджани, а также с большинством 
указных имамов как официальных руководителей мусульманских 
приходов г. Казани. Однако конфликты, порождаемые неуживчивым 
и даже склочным характером Багаутдина Ваисова, а зачастую про-
воцируемые властями и единоверцами, вероятно, остались бы лич-
ным делом одного из многих ушедших в небытие исторических пер-
сонажей, если бы его проповеди и идеи не попадали на благоприят-
ную почву социальной, национальной, религиозной напряжённости 
и недовольства, столь очевидных в Российской империи накануне 
её падения. В конечном счёте движение приняло такие формы, что 
можно говорить о своеобразном культурно-религиозном и полити-
ческом феномене в татарской истории. Эволюция этого движения, 
имевшего очевидно исламские корни, опиравшегося на мусульман-
скую доктрину, идеи и традицию, отражает трансформацию ислам-
ского дискурса в доминирующем христианском окружении в усло-
виях постепенной секуляризации общества. Все эти тенденции на­
шли своё отражение в эволюции тех титулов, которые использо-
вали лидеры и рядовые члены ваисовской общины в своем обраще-
нии к внешнему миру.



Иллюстрации к разделу Д. М. Усмановой  
«“Ваисовский Божий полк староверов-мусульман”:  

к вопросу о титулах мусульманских “сектантов”  
на рубеже XIX–XX вв.»

Рис. 1. Печать Багаутдина Ваисова:  
«Дәрдемәнд дәрвиш Баһаведдин әл-Болгари Вәисов»

Рис. 2. Бланк Канцелярии божьих воинов  
с печатью Б. Ваисова. 1886 г.



  

 

Рис. 3. Печать Гайнана 
Ваисова: «Сардар 

Ваисовского Божьего полка 
Староверского общества 
мусульман Ходзя Мухамед 

Генанутдин Багавутдин оглы 
Ваисов»

 

Рис. 4. Визитная карточка Гайнана Ваисова 
(1906 г.) 

Рис. 5. Титульный лист брошюры  
«Джавахир-и хикмат-и дарвишан» (Казань, 1907)


